## Über Geist und Wesen von Bachs h-moll-Messe.

Bon Prof. Dr. Rudolf Gerber (Gießen).

Ph. Spitta bat in feiner eingebenden Rennzeichnung der h=moll= Meffe1) mit dem ihm eigenen Blick für das Befentliche und Hintergründige der Bachschen Runft so tieffinnige und zugleich überzeugende Deutungen ihres geiftigen Gehalts gegeben, daß es überflüßig erscheinen möchte, die Problematit des Werkes von dieser Seite noch einmal aufzugreifen. Wenn dies bier bennoch geschieht, fo foll dabei nicht verschwiegen werden, daß gerade die Unerfüllt= beiten in Spittas Darstellung zu den nachfolgenden Gedanken Beranlaffung gegeben haben. Denn fo eindrucksvoll Spittas Interpretationsversuche auch sind, so handelt es sich doch im allgemeinen bei ibm um eine rein gefühlsmäßige Erfaffung des Runftwerts, die, zumal vom Standpunkt der modernen Musikforschung aus, einer nach= träglichen, wiffenschaftlich-analytischen Begründung erft noch bedarf. Außerdem bewegen fich feine Formulierungen häufig nur in (zum Teil unscharfen) Andeutungen, die zu einer ausführlicheren und prägnanteren Beftimmung geradezu berausfordern. Und schließlich dürfte es wohl möglich fein, an einzelnen Punkten über Spittas vortreffliche Darlegungen binaus den Blick auf weitere Zusammen= bange und Wesenshintergrunde zu lenken, die geeignet find, gewiffe, bereits bekannte Eigentümlichkeiten von Bachs Perfonlichkeit und Runft noch schärfer zu beleuchten. In diesem Sinne wollen die nachfolgenden Betrachtungen versuchen, nicht das Gesamtwerk der h-moll-Meffe, sondern nur einzelne hervorragende Teile, deren tert= liche Grundlage bereits eine tiefe Symbolit einschließt, zu analy= fieren und ihrem Sinngehalt nachzuforschen.

<sup>1)</sup> J. S. Bach, Bd. II, S. 518ff.

Bachs h-moll-Meffe ift eines jener nicht allzuzahlreichen Werke der abendländischen Runft, deren geiftiger Gehalt aus dem Bereich einer individuell bedingten Bekenntniskunft noch fo großer Dimenfion ins Überzeitliche binübergreift, deren Ideenwelt - Die großen Beilswahrheiten und Glaubensfäße ber driftlichen Rirche, wie fie im Ordinarium Missae niedergelegt find - aller subjektiv-konventionell bedingten Deutung entrückt, unter überindividuellen Afpekten aeschaut und gestaltet wird. Die h-moll-Meffe ift das Bert eines Protestanten, der im Stadium der spätbarocken Runft die fünffätige Missa, diefes altehrwürdige Gefäß des katholischen Ritus, das in der Liturgie des Nach-Lutherischen Protestantismus mehr und mehr zerfiel, im musikalischen Ginne noch einmal belebt und mit einem Inhalt angefüllt hat, der an Universalität und Erhaben= beit in der Geschichte der musikalischen Megkomposition nicht seinesgleichen finden dürfte. Auch verglichen mit jenem andern großen Meffenwerf der neueren Zeit, der Missa solemnis von Beethoven. Bachs h-moll-Meffe erscheint hier als das Produkt einer Phantafie, die in fühner Raumdurchdringung alle individuellen Keffeln von sich geworfen hat, während die Sch-Bezogenheit der musikalischen Texteregese, die Betonung des individuellen Berhaftetseins ein grundlegender Wefenszug des Beethovenschen Werkes ift. hiermit ift natürlich weder über den äfthetischen Wert dieser beiden gewaltigen Runftschöpfungen, noch über die Allgemeingültigkeit der mesensverschiedenen Standpunkte ihrer Schöpfer etwas ausgesagt. Gine Bewertung nach beiderlei Richtung durfte in diefem Falle überhaupt nicht nur unmöglich, sondern geradezu finnlos fein. Kur den fritiichen Betrachter fann es fich lediglich barum handeln, die Frage nach der geiftigen Eigenart, nach dem beiderseitigen symbolischen Gehalt aufzuwerfen. Und da muß denn von vornherein an dem angedeuteten Wesensgegensatz festgehalten werden, daß nämlich Bach die tiefe Symbolif des Meßtertes in einem universellen und ob= jektiv-bildhaften Ginne ausschöpft. Die tieffinniaften Teile bes Meßtertes verdichten fich bei ihm zu großartigen Bisionen, hinter denen das eigene Ich verschwindet. Beethovens Ausdeutung derselben Tertpartien ift dagegen in bobem Mage ichbezogen, er jubelt, er fämpft, er leidet, wo Bach geschloffenen Auges Bilder auffteigen fieht, in denen die evangelische Christenheit, die ganze christliche

Gemeinschaft und darüber hinaus die ganze Menschheit die Allgewalt der Ordinariumsworte erleben. Bilder zugleich, die von der unmittelbaren Gottesnähe dieses Erlebnisses zeugen.

Fragt man fich, worin diefer tiefgebende Gegenfat begründet ift, so wird man mit Recht zunächst auf die verschieden geartete fünftlerische Individualität ber beiden Meifter binweisen burfen. Aber diese wurzelt schließlich in einer eigentümlich gearteten geiftig= fulturellen Atmosphäre. Entscheidend bleibt somit ber geiftige Untergrund, auf dem Beethoven und Bach fteben, und aus beffen Mitte beraus fie in einem spezifischen Ginne fünftlerisch schöpferisch find. Auf ber einen Geite: flaffische Diesseitigkeit, Erfaffen ber großen Beilswahrheiten aus dem Geift des flaffischen Autonomiebemunt= feins heraus, und andererseits: barocke Fernsuchtigkeit, wobei nicht vergeffen werden foll, daß diefe nur die eine Seite des barocken Runftempfindens ausmacht, die allerdings gerade in Bachs Schaffen einen machtvollen Widerhall gefunden hat. Db aber mit biefen Gefichtspunkten, die aus der allgemein-geistigen Struktur der jeweiligen Runftepoche berausgewonnen find, die Gegenfählichkeit der beiden Meister und ihrer Megfompositionen im besonderen in ihrer Totalität aufgedeckt ift, und ob lediglich mit ihrer Silfe eine voll= ftändige Ergründung ihres Wefens erlangt werden fann, bleibt fraglich. Die Zugrundelegung des Meftertes gebietet vielmehr, die Frage nach dem spezifischen Unteil des religios-konfestionellen Momentes in den Bordergrund zu ftellen. Bas ift protestantisch bei Bach, was fatholisch bei Beethoven? In welchem Ginne und Umfang äußert fich diese konfessionelle Gebundenheit? Bum 3mede einer eingringlicheren Bervorbebung ber Befenszüge ber Bachschen h-moll-Meffe fowohl, als auch einer wechselseitigen Erbellung beider Meßkompositionen möge im folgenden die Beethovensche Dedur-Meffe, wenn auch nur andeutungsweise, berangezogen und den betreffenden Teilen von Bache Bert gegenübergeftellt merden.

Zunächst das Kyrie. Gemäß der liturgischen Dreiteilung (Kyrie, Christe, Kyrie) zerfällt auch bei Bach dieser Satz in drei selbständige, in sich abgeschlossene Teile, von denen der erste und dritte Teil (die beiden Kyrie-Sätze) gewaltige Chorfugen sind, während das Mittelsstück (Christe) ein Duett zweier Sopranstimmen darstellt, dessen formale Struktur der dreiteiligen Arie angeglichen ist, ohne jedoch

die Konturen eines der konventionellen Arientopen genau nachzuzeichnen. Man darf schon in dieser ganz ungewöhnlichen formalen Auffaffung der brei Teile ein bedeutsames Ausdrucksmittel ber Bachschen Eregese des gesamten Kyrie-Rompleres erblicken. Die Ect-(Kyrie)fäße werden in die Form der Fuge gegoffen, deren tieffter Besenszug fich einmal in einer unerbittlichen, gleichsam dogmatischen Strenge äußert, mit der ein markantes, geschloffenes Thema alle Stimmen durchläuft, fie in periodischem Erscheinen erfüllt, ferner in ienem 3mana, burch ben bie Stimmengahl mabrend bes Rugenverlaufs nicht vermindert und nicht vermehrt werden darf, sondern konftant bleiben muß und schließlich in jener monumentalen Einheitlichkeit, mit der diese Gestaltungsmittel den architekto= nischen Aufriß berbeiführen. Das Mittelftück (Christe) ift im Gegenfat zu diesen eminent geformten Eckpfeilern geradezu ungeformt, zumal, wie schon betont wurde, ein bestimmter Arientypus verworfen wird, zugunften einer lockeren Art der Formgebung, die bas Formganze als zwanglos gewachsen, gefällig, spielerisch=improvisa= torisch erscheinen läßt.

Bevor wir darnach fragen, wie dieser empirisch-analytische Tatbestand im hinblick auf den Borstellungsgehalt der Kyrie= und Christe= Unrufungen gedeutet werden fann, mogen noch einige weitere Modali= täten ber musikalischen Gestaltung gekennzeichnet werden. Da wäre nächst ber Korm bas Klangbild zu beachten, bas fich in seinem Befen mit den foeben getroffenen formalen Begriffsbestimmungen beckt. Die Kyrie-Sätze find auch in diefer hinficht durchaus einbeitlich und im Sinne ihrer Formgebung aufgefaßt: ein fünf= bzw. vierstimmiger Bokalchor verbindet sich mit einem orchestralen Rlang= forper, der aus Streichern, Floten, Fagotten und ben elegisch flingen= den Liebesoboen besteht. Singftimmen und Inftrumente schließen fich zu einem Klangapparat zusammen, der in seiner durchgängig kompakten, niemals konzertierend aufgelockerten Unwendung jeden barocken Glang und Domp, alle Farbigkeit vermiffen läßt, beffen Rlangcharafter vielmehr dufter und dunkel erscheint. Wie eine un= beimliche, finstere Masse baut sich dieses Klangmassiv vor dem Borer auf. Im zweiten Kyrie ift biefe Birtung gegenüber bem erften noch kongentrierter, da bier die genannten Instrumente mit den Singstimmen geben, und nicht, wie im ersten Kyrie einen felb=

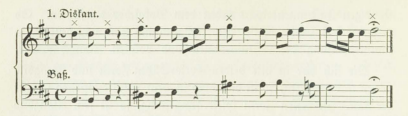
ständigen Instrumentalpart neben dem Bokalchor ausführen. So erscheint das zweite Kyrie rein klanglich als eine ungeheuere Zusammenballung der instrumentalen und vokalen Klangcharaktere.

Wie sich hier in den beiden Kyrie-Säßen Form und Klangbild decken und ergänzen, so ist dies auch in dem eingeschlossenen Christe der Fall. Ist dessen Form spielerisch-gefällig, so ist sein Klangbild heiter, anmutig, lichtumflossen. Das volle espressivo der Bioline, die hier im Orchesterpart unumschränkt herrscht, gesellt sich zu dem strahlenden Glanz der duettierenden Sopranstimmen — bezeichnenderweise sind es hohe Frauenstimmen. Das Ganze ist in eine Fülle von Licht getaucht und hebt sich infolgedessen über die düsteren Rahmenglieder des Kyrie-Kompleres heraus.

Schließlich sei noch der Tonartenordnung der drei Teile gedacht. Auch hier finden sich die soeben hervorgehobenen Gemeinsamkeiten und Gegensätzlichkeiten. Die Ecksätze entwickeln sich in düsteren Molltonarten: h-moll und fis-moll, während das eingeschlossene Christe in einem warmen D-dur erstrahlt, das auch im Tonraum genau die Mitte zwischen den beiden Molltonarten einnimmt.

Formbehandlung, Klangstruktur, Tonalität innerhalb der drei Teile des Kyrie-Kompleres ergeben somit ein ganz bestimmtes Bild, dessen Einzelzüge eine Deutung im Hinblick auf den Borstellungs- und Gefühlsgehalt des Tertes schon ermöglichen könnten. Eine solche Deutung wird aber erst dann vollkommen zwingend sein, wenn auch die Eigenart der musikalischen Sprache, mit der Bach die drei Sätze erfüllt, erläutert worden ist. Die melodische Qualität, der affektive Gehalt der Thematik, aus der die einzelnen Sätze herauswachsen, soll daher in Kurze noch erörtert werden.

Das erste Kyrie beginnt bekanntermaßen nicht sogleich mit der erwähnten Fuge, sondern mit einer viertaktigen Introduktion, in der sich der vokale und instrumentale Klangapparat sogleich und durchgehends zu einer einheitlichen, hoch aufgetürmten Masse zussammenschließt. Die Art und Weise, wie sich hier die Melodik der Singstimmen, insbesondere der beiden Außenstimmen (1. Diskant und Baß) entfaltet, ist paradigmatisch. Das folgende Fugensthema ist bei näherer Betrachtung eine höchst differenzierte und intensivierte Ausweitung dieser viertaktigen lapidaren Aufstellung:



Beiden Stimmen gemeinsam ift das Aufwärtsftreben und bas und das schließliche Abfinken zur Quinte. Diefes hinaufftreben ift äußerst leidenschaftlich; es ift fein atherisches Schweben, auch fein feftes Schreiten, fondern ein mühfames Erklimmen und bann ein mudes Buruckfallen. Das zeigen beide Stimmen in verschiedener Beise. Der Bag durchmißt in wuchtigen Schritten ben Oftavraum: h, cis, dis, e, dann ber fuhne Sprung auf die verminderte Quarte ais und ein lettes, leittongetriebenes hineinpressen in das bobe h. Die Erschlaffung folgt unmittelbar nach diefer Bochftanspannung: der alterierte Ion ais verwandelt sich wieder in seinen tieferen Stammton, die Linie gleitet willenlos abwärts. Demgegenüber ent= faltet fich ber Distant auf engerem Raum, er bewegt fich nur in dem Umfang einer Quarte. Aber alles ift bier kongentrierter. Der aufstrebenden Linie wirkt schon im Aufsteigen (I. 2) eine hemmende, zentripetale Rraft entgegen, die die Linie nicht zur Entfaltung fommen laffen will. Man beachte nur, mit welcher Energie fich die Linie das g" des 3. Taftes erarbeiten muß: fie bleibt erft auf dem fis" liegen, dann fest fie noch einmal, gleichsam wie in einem Unlauf von unten an, um das dicht banebenliegende g" ju er= zwingen. Und weiterhin, mahrend der Bag immer noch auffteigt, führt der Gopran in der mühfam erkampften Sobe eine eminent leidenschaftliche Schlugwendung aus, deren Rern die abgleitende Tonfolge g-fis ift. Zieht man in Erwägung, baß gleichzeitig mit Diesem zielftrebigen aber qualvollen Aufwärtsdrängen, diesem Sich-Luft-schaffen-wollen der beiden Außenstimmen, die Mittelftimmen den zur Berfügung ftebenden Tonraum in leidenschaftlichem Bewegungsdrang mit affettvoll-expressionistischen Intervallschritten durchmeffen, so erkennt man in diesem viertaktigen, leidenschaftlich durch= furchten Chormaffin, das mit feinem phrygischen Abschluß wie ein mächtiges Portal mit dem Ausblick auf die folgende Fuge wirkt,

ein unverkennbares Symbol dafür, wie eine Menge, die den Ruf "Kyrie eleison" in erschütternder Weise ausstößt, sich in inbrünstiger Gebärde aufzurichten versucht, unter der Schwere der Sündenlast aber ohnmächtig wieder zurücksinkt. Damit ist die Grundstimmung für das ganze erste Kyrie festgelegt. Das nunmehr einsetzende Fugenthema ist organisch mit der viertaktigen Introduktion verbunden und bedeutet in seinem "fast ans Pathologische streisenden Schmerzausdruck" (Spitta) eine beträchtliche Verschärfung dieser seelischen Grundskimmung:



Schon der punktierte Rhythmus des Themenanfangs .. ] greift auf den charafteriftischen, ebenfalls punktierten Rhothmus der Adagiointroduftion zurück und bindet die beiden Teile aneinander. Noch ftärker aber ift in melodischer Binficht der Zusammenbang. Troß ber scheinbar rasch umschlagenden Bewegungsrichtungen innerhalb dieser thematischen Linie, troß des unentwegten und nervösen Auf und Ab liegt der Linie eine Bewegungstendenz zugrunde, die allerbings nicht offen, sondern verschleiert zur Geltung gelangt. Es ift dies der Aufftieg von der Tonika h' bis jur Gert g" und baran anknüpfend das Abgleiten zur Quinte fis", alfo im Pringip diefelbe melodische Entfaltung, wie fie bereits in den beiden Außen= stimmen der Introduktion zutage trat. Mur windet sich bier im Fugenthema die Linie in frampfhafter Gebarde vom Grundton gur Gert empor, um ebenso gur Quinte abzufinken. Mit welch ungebeuerer Energie dieses melodische Gebilde geladen ift, erkennt man erft, wenn man die gegenfinnigen Rrafte in ihm, die Tendenz gur Sohe und ben laftenden Bug zur Tiefe voneinander fondert. Jeder Schritt aufwärts bat einen Rückfall im Gefolge. Die Rraft erlahmt nach jedem höheren Ion und zieht die Melodie in eine tiefere Region berab, aus der fie jeweils mit verdoppelter Energie wieder hervorftößt, um in der Sobe den zuvor erreichten Spigenton noch

zu überbieten. Go entsteht ein ideeller halbebromatischer Unffieg: h, cis, d, dis, e. Diefes e" ift ber erfte Sobevunkt. Die Rroft= anftrenaung, mit der diefer Ton erzwungen wurde, ift nun aber berart, daß die Linie in fleinrbuthmische Melismatif gerftiebt und in die Tiefe rollt, um von da aus noch einmal, jest aber in wildem Aufbäumen in die äußerste erreichbare Bobe emporzuschnellen (verm. Sept. ais-g), und ben halbschluß auf ber Quinte fis berbeiguführen. Das machtvolle Emporftreben und bas ftets mit flammernden Organen in die Tiefe-Gezogenwerden ift ein unvergleichliches Symbol für Bachs Borftellung von einer Ausbrucksgebärde, bei der der Mensch, oder, da es sich um ein chorisch geschloffenes Ganges handelt, eine Menge, unter ber Laft ber Gundhaftigkeit ftöhnend, den Ruf um Erbarmen ausstößt, immer und immer wieder Die Arme dem göttlichen Retter entgegenftreckt, um ftets von neuem wieder zerknirscht zurückzusinken. Und nicht nur im Thema kommt diefe Gebarde zum Ausdruck, fondern auch im Gefamtaufriß ber Ruge find die gegenfählichen Bewegungstendenzen, wie fie im Thema sichtbar zutage treten und schon in der Außenstimmenbewegung der furgen Introduktion lapidar vorgebildet waren, am Berke. Bon elementarer Wirkung ift bier, wie die einzelnen nach und nach ein= tretenden Stimmen in ihrer eminent linearen Rührung fich mehr und mehr zu einem Tonsat von bochfter innerer Lebendigkeit zu= fammenballen, an einzelnen Punkten gleich einer Brandung empor= schlagen, um dann wieder in ein Nichts zurückzufinken.

Das zweite Kyrie hat in thematischer Beziehung mit dem ersten nichts gemein, es ist völlig selbständig. Gleichwohl interpretiert es die Grundstimmung jenes Saßes, wenn auch von einer speziellen Seite. Alles ist hier viel konzentrierter, der Formausbau gedrungener, knapper, die Stimmenzahl auf im wesentlichen vier bis fünf selbständige Stimmen reduziert, der Ausdruck verhaltener. Dem Fugensthema sehlt der große Atem, die leidenschaftliche, wenn auch gehemmte Entfaltung des ersten KyriesThemas. Und wenn auch in ihm die gegensäßlichen Bewegungstendenzen jenes Themas zur Gelztung gelangen, so ist der Ausdruck doch gepreßt, gesesselt. Die Spannweite der Melodie ist bezeichnenderweise ein vermindertes Intervall (verm. Quint) und innerhalb dieses Rahmens sindet eine noch stärkere melodische Drängung statt, als beim Thema des ersten

Kyrie. Die melodischen Kräfte sind förmlich in einen engen Raum jusammengeballt; das Thema wirft infolgedeffen ungemein kongen= triert. Es ift von einer dufteren Leidenschaft erfüllt, die im weiteren Berlauf bald wild emporflackert, bald wiederum fich zu einer dunklen Maffe verfestigt und wie gefeffelt und gebannt zu fein scheint. Co bienen in diesem Kyrie alle Einzelzüge der Symbolisierung eines seelischen Buftandes, der keiner leidenschaftlich sich entfaltenden Rlage, feiner aggreffiven Schmerzäußerung mehr fähig ift, fondern bei dem der gange Mensch von dumpfer hoffnungelosigkeit ergriffen wird und fein ganges Befen fich zusammenkrampft unter ber niederdrückenden Gewalt des Gundenbewußtseins. Nur vereinzelt, mit dem Eintritt eines fogleich enggeführten Seitengedankens, flammt die Leidenschaft wie in letter Berzweiflung boch auf, um aber alsbald wieder in die dunkle Glut des hauptthemas zurückzufinken. Das kontraftvolle Ineinandergreifen beider Gedanken verleiht namentlich der zweiten Sälfte der Juge ein damonisches Geprage, das furz vor dem Ende seinen Sobepunkt erreicht, wo der Seitengedanke in bochfter Lage mit affektivem Nachdruck ausbricht, von den übrigen Stimmen fofort in bramatischer Engführung imitiert, um schließlich in eine unergründliche Tiefe binabzufinken, wo dann das hauptthema gum lettenmal in Erscheinung tritt, und in dumpfen Fatalismus fich wie ein eiferner Ring um bas Gange legt - Symbol bafür, wie die gotisch-verkrampfte Ausdrucksgebärde biefes Themas, trop der gewaltsamen Auflehnung burch bas Seitenthema ben Grundcharafter des Sates bestimmt.

Inmitten dieser beiden disster-monumentalen Chorfugen, in denen leidenschaftliches Empordrängen und verzweiflungsvolle Gestundenheit eine meisterhafte Durchformung erfahren, steht nun jener lichte Dsdurs Saß des Christe eleison, ein Duett, in dem sich zwei Sopranstimmen in sehnsuchtsvollen Bitten an Christus, den Heiland und Erlöser wenden, während in den Ecksäßen ein chorissches Ganzes, eine Masse vor Gott Bater auf den Knien liegt. Man beachte in diesem Christe vor allem den schwebenden Rhythmus (im Gegensaß zu dem lastenden Schreiten der beiden KyriesSäße), ferner den unsagdaren Schmelz, die weichen, girlandenartig geswundenen Konturen der souverän herrschenden Oberstimmenmelodik. Das Melos taucht bald sehnsuchtsvoll hinab in die tiesen Klangs

regionen, bald entfaltet es sich wieder mit schwärmerischem Aussdruck und gleitet über weiche Dominantseptimenharmonien von einer Tonart zur andern. Das ungeschriebene Motto über diesem Satz sind die Worte des Gluckschen Orfeo, als er die elnsässchen Gefilde betritt: "Che puro ciel, che chiaro sol!"

Diese Rontraftierung des Christe gegen die beiden Kyrie-Sate. die, wie bereits betont murde, in jeder Einzelheit (Form, Rlang, Tonalität, Thematif) erkennbar wird, ift von einer tiefen Bedeutung. Bie kommt Bach dazu, ben Mittelfat in diefer gang unkonventionellen Weise als Kontraft gegen die nicht minder singulär geformten und gestalteten Ectfate abzuheben, jenen arios-foliftisch, diese fugenmäßig=chorisch, jenen mit dem Ausdruck sugester Milbe und inniaften Bertrauens zu behandeln, diefe dagegen mit der bamonischen Leidenschaft einer, von seiner grenzenlosen Gundhaftigkeit durchdrungenen Gemeinschaft zu erfüllen? Man fonnte vielleicht die gewaltige Symbolit, die den brei Gagen innewohnt, in dem Sinne verfteben, daß die ftrenge Geschloffenbeit und fugenmäßige Gebundenheit ber Chorfate ber autoritativen Macht bes mittelalter= lichen Katholizismus entspricht, bei dem der einzelne nur infolge feiner Zugehörigkeit zur sancta ecclesia bes göttlichen Beile teilhaftig wird. Die Kirche als göttliche Institution, die mittelalterliche Menschbeit, die vor den Folgen der Gunde erbebt, ruft bier Gottes Gnade an. Und in dem frei fich entfaltenden, foliftisch gelöften Christe= Duett mußte man aledann eine spontane Außerung des protestantischen Individualismus erblicken. Der einzelne hat hier bereits als einzelner die Kraft, Gottes Gnade zu erringen und er wendet fich ein echt protestantischer Gedanke - an den Mittler Jesus Chriftus. Lenkt man fein Augenmert jedoch mehr auf die ausdrucksmäßigen Büge ber musikalischen Sprache Bachs, so gelangt man wohl zu einer Deutung der drei Gage, die Spittas Auffaffung nabefommt, fich von ihr aber gleichwohl, vor allem burch die gewichtigere Betonung des Mittelftucks, entfernt. Bach bat offenbar über die tonfessionellen Schranken binaus eine noch umfassendere Gegen= überstellung im Auge gehabt. Die leidenschaftliche Bucht des ersten Kyrie und die finftere Barte des zweiten einerseits, sowie auf der andern Seite die verföhnliche Milde und lichterfüllte Belligkeit bes Mittelfages legen ben Gedanken nabe, daß bier Bach im Geift zwei

Weltalter geschaut hat, wie sie, von ihrem Schuld- und Sündenbewußtsein gedrängt, die Ruhe und Erlösung in Gott suchen — ein Problem, das ihn schon in dem in Weimar entstandenen Actus tragicus (und nicht nur da) beschäftigt hat. Die beiden Kyrie-Säße, in
denen Gott Bater angerusen wird, symbolisieren dabei (in der zuvor
geschilderten Nüancierung) die vorchristliche Menschheit, den alten
Bund mit seiner Bucht und Leidenschaft, seiner finsteren Strenge und
Unerbittlichseit, das alte Testament, das die Sünde (vornehmlich durch
den Mund der Propheten) erbarmungslos ahndet. Der Mittelteil
dagegen, in dem die beiden Solostimmen vertrauensvoll Christus,
den Erlöser, anrusen, symbolisiert den Heilsgedanken des neuen
Bundes, des Neuen Testaments. Für den Christen hat die Sündenlast nichts Schreckhaftes mehr, denn sein Heiland hat sie von ihm
genommen; für den Menschen des alten Testamens ist sie ein dräuendes Gespenst, das Jahre nur unter schwerer Buse abwendet.

Von der Bachschen Auffassung des Kyrie-Tertes, die fich auf jeden Fall als eine, über ben einzelnen Menschen weit binausragende Schau des Sündenproblems darftellt, ift das Beethovensche Kyrie grundsätlich verschieden. Dieses Kyrie beginnt wie ein Sändelsches Unthem in ftrahlendem Dedur-Glang.1). Bei Beethoven liegt die um Erbarmen flebende Menge - und es ift von vornherein bezeichnenderweise nicht nur (wie bei Bach) eine geschloffene Maffe, sondern es find daneben auch einzelne Individuen - nicht gerknirscht und reumütig im Staub, sondern fie tritt in aufrechter Saltung, mit leidenschaftlich-drängender Gebärde dem göttlichen Berricher gegenüber. Man fann biefe Gefte geradezu fordernd nennen. Dreimal ftößt die Menge den Kyrie-Ruf aus, jedesmal auf einer höberen Stufe, infolgedeffen intensiviert, und jedesmal löft fich aus der Gefamt= maffe eine Einzelstimme los, die diefes Begehren wiederholt. Und wenn auch im weiteren Berlauf biefe gebieterische Saltung ftrecken= weise gemildert wird, und der Ausdruck ein demütigeres Geprage annimmt, so ift doch der Grundton, auf den alle drei Teile des Beethovenschen Kyrie abgeftimmt find, eminent selbstbewußt. Besonders beachtenswert find im Mittelteil die scharf afzentuierten (ben

<sup>1)</sup> Hierauf hat schon A. Schmiß in seinem trefflichen Buch "Das romantische Beethovenbild" (1927) S. 100 hingewiesen.

marcato!), ungeduldig bervorgeftogenen Christe=Rufe, die für einen ftrengen Cacilianer bes 19. Sahrhunderts geradezu respektwidrig und profan klingen mußten. Nicht ber zerknirschte und schuldbelabene Sünder fpricht aus diefer musikalischen Ausdrucksgebarde bes Kyrie und Christe, fondern der klaffische Mensch Beethoven, der Rantische Mensch, der in völliger Autonomie der Welt gegenübertritt. Er fann auch der Gottheit nur in diefer feierlich-fouveranen Saltung entgegentreten. Gie wohnt zwar über ben Sternen, aber Beethoven naht fich ihr als ein freier Mensch, in dem selbft schon der göttliche Funke lebendig ift und glimmt, und ben er nur an der Beiligkeit der gott= lichen Majeffät in himmelfturmendem Enthufiasmus zu entfachen braucht. hierin liegt ber grundlegende Gegensat ju Bachs Aprie, bem diefes Autonomiebewußtsein völlig fremd ift. Die Maffe der Unerlöften ift fich bier vielmehr ihrer grenzenlofen Ungulänglichkeit in tieffter Geele bewußt, und nur bas tiefinnerliche Geborgenfein in Chriftus erhebt ben Menschen aus ben Berftrickungen ber Gunde in das Reich der Liebe. Bei Beethoven erhebt fich der Mensch aus eigener Machtvollkommenheit in das Reich der Freiheit.

Das Gloria möge hier übergangen werden, zumal in ihm das Gegenfätzliche in der Auffassung und Gestaltung des Textes durch Bach und Beethoven weniger ins Auge fällt, als bei den übrigen Meßteilen. Das liegt in der Hauptsache wohl an der Eigenart des Textes, dessen Jubilationen und Lobpreisungen kaum irgendwelche grundsätzliche Abweichungen ermöglichen<sup>1</sup>).

Dagegen ist das große Epos des Symbolum Nicenum (Credo) in seiner Textstruktur reich an Gegenfäßen und zeigt auch in der Auffassung einzelner hervortretender Partien durch Bach und Beetshoven überaus charakteristische Unterschiede<sup>2</sup>). Schon in der Gesamt-

<sup>1)</sup> Daß aber auch bas Gloria tiefgreifende Unterschiede zeigt (so 3. B. in der Auffassung des "Domine Deus", des "Qui tollis" und des Gloria-Schlusses) soll darum nicht geleugnet werden.

<sup>2)</sup> Es darf vielleicht in diesem Zusammenhang besonders hervorgehoben werden, daß das Eredo bereits in dem Kunstwert des liturgischen Ordinarium Missae das unpaarige Mittelstück darstellt, den großen zentralen Block, um den sich die übrigen Meßläße in spiegelbildlicher Symmetrie lagern. Ein gewaltiger epischer Atem durchzieht dieses Dogmengebäude, dessen Inhalt in lapidaren Bildern von dem Anfang aller Dinge, von der Wesenseinheit zwischen Gott Bater und Sohn, von den Hauptstationen des Kirchenjahre (Weihnachten, Passion,

fonzeption des Credo-Sapes ift ein tiefgreifender Gegenfaß erfennbar. Bach, ber gläubige Chrift, ber gang im Gegenfat ju Beethoven noch mitten in einer lebendigen chriftlichen Gemeinschaft ftebt, bringt auch Dieses Credo, das die großen Dogmensätze der chriftlichen Rirche ent= balt, in eine unmittelbare Beziehung zu biefer Rirche. Unfangs= und Schlußchor, das "Credo in unum Deum" und das "Confiteor unum baptisma", bindet er liturgisch, indem er aus dem Melodien= schaß der mittelalterlich=katholischen Kirche die betreffenden liturgi= fchen Intonationen berausgreift und fie als Fugen= bzw. cantus firmus-Themen ben betreffenden Gagen zu Grunde legt 1). Go fpricht hier nicht ein einzelner Mensch, sondern die Rirche selbst in ihrer Ausdrucksweise bas Credo aus. Rein ftarteres Symbol hatte Bach hierfür schaffen können, als daß er durch die liturgische Bindung von Anfang und Schluß des Credos gleichsam einen Ring um diefes monumentale Dogmengebäude legte und fo alle subjektiv-individu= ellen Interpretationsversuche im Reime erftickte. Es fragt fich nur: wie kommt ber Protestant Bach bagu, diese ursprünglich katholischen Altarweisen in sein Credo ju übernehmen? Gine leidliche Erflärung ware schon gegeben, wenn man sich flar macht, daß Bach die Meffe für den katholischen Dresdener Sof geschrieben hat, und daß er mit der Einbeziehung der gregorianischen Melodien den konfessionellen örtlichen Bedingungen und Gepflogenheiten entgegenkommen wollte. hiergegen ware fachlich nichts einzuwenden. Aber es ift dabei doch auch in Betracht ju gieben, daß für Bach felbft diefe Beifen etwas bebeutet haben, daß er fie nicht als fremdes Eigentum, ju bem er fein inneres Berhältnis hatte, auffaßte und feiner Meffe einverleibte. Es ift ja hinreichend bekannt, daß ber Schat bes liturgischen Gefanges, wie

Oftern, himmelfahrt, Pfingsten, Trinitatis) und zulest von der vita venturi saeculi berichtet. Im Gegensaß hierzu find die Rahmenglieder der Messe: Kyrie und Agnus Dei eng miteinander verknüpft durch das dominiernde "miserere nobis", sie sind als rein lyrische Außerungen im Sinne zweier gewaltiger Lamentationen zu verstehen Borwiegend von lyrischem Gehalt erfüllt sind auch die weiter nach innen gelagerten Sätze: Gloria und Sanctus, die sich in hohem Maße als Jubilationen darbieten, mit der Einschränfung freilich, daß (beidemale übereinstimmend) ungefähr in der Mitte dieser Sätze (Qui tollis, Benedictus) die Jubilatio einer Meditatio weicht.

<sup>1)</sup> Bu der Melodie des "Confiteor" vgl. P. Wagner, Das Graduale der St. Thomasfirche ju Leipzig (14. Jahrh.), Bd. I, S. X (herausgeg. in den von Th. Kroper geleiteten Publikationen älterer Musik, Jahrgang V, Leipzig 1930).

ibn die mittelalterliche Rirche gebildet und gesammelt bat, durch Luther nur in feinen Auswüchsen befampft, im übrigen aber, von Berein= fachungen und Berkurzungen abgesehen, vom Protestantismus akzev= tiert worden ift und bis in Bachs Zeit binein zu den wesentlichen Erscheinungen des Lutherischen Gottesdienftes gehörte (val. D. Wag= ner a. a. D.). Bach war mit biefen, schon für den Protestanten des 19. Jahrhunderts als "katholisch" erscheinenden Altarweisen, von Jugend an vertraut. Diefe Altarweisen waren für ihn ein gemein= Sames Befistum der beiden chriftlichen Ronfessionen d. h. mit andern Borten: in ihnen verforperte fich für Bach die einheitliche Sprache der gesamten driftlichen Rirche, sofern sie sich in der musikalischen Liturgie äußerte. In Diefem Sinne find auch Anfange= und Schluß= chor des Credo zu verstehen; nicht um speziell katholifierende Ele= mente handelt es fich da, sondern: die beilige, allgemeine, chriftliche Rirche leat bier einmütig die primärften driftlichen Befenntniffe ab, gu benen fich auch nach dem großen Schisma Ratholiken und Protestanten befennen: "Credo in unum Deum" und "Confiteor unum baptisma". Daß ber, auf diefes Eingangscredo folgende Chorfat noch= einmal das "Credo in unum Deum" behandelt, findet feine Er= flärung barin, daß bas Bekenntnis bort von ber Jahrhunderte überdauernden Rirche, in einer zu abstratt-objeftiver Größe fich erbebenden Sprache abgelegt wird, bier bagegen von bem barocken Chriften, der in dem einem Gott in erfter Linie den "patrem omnipotentem, factorem coeli et terrae" erblickt. Die abstrakte Beichnung jener Eingangsfuge verwandelt fich benn bier auch in ein farbiges Tongemälde, indem fich diese zweite Credofuge in eigenartiger Beise auf dem Hintergrund eines barockisch konzer= tierenden Tonsates mit Paufen und Trompeten erhebt. Das Credo in der Sprache der "ewigen" Rirche und des zeitlich gebundenen Barockmenschen!

In seiner tertlichen Vielgestaltigkeit bietet das Credo, wie gesagt, ungemein anziehende Probleme, die auch in den Kompositionen Bachs und Beethovens ihren Niederschlag finden. Es sei da nur ein solches Problem, das tiefste freilich, herausgegriffen: das Doppelproblem der Menschwerdung und des Todes, das "Et incarnatus est" und das "Crucifixus". Diese beiden Sähe gehören bei Bach zusammen, es sind Chorsähe ohne jeden solistischen Einschlag, Chors

sätze, die die räumliche und geistige Mitte der wunderbar symmetrischen Architektur des Bachschen Credo und zugleich das Herz der ganzen Messe bilden.

Das unbegreifliche Bunder der Menschwerdung wird von Bach in einem muftischen Ginne erlebt. Eine göttliche Rube mogt um die gläubige Gemeinde, die in tieffter Berfunkenheit jene visio incomprehensibilis erlebt, in der das Göttliche zur Erde herniedersteigt. Das Bunder wird zu einem natürlichen Erlebnis, deffen der Myftifer, der Mensch, der des Gottes voll ift, teilhaftig wird. Co berricht in diesem hamollaChorfas eine einheitliche Stimmung von höchster Reinheit und Abgeschiedenheit. Rein lauter Ion ift vernehmbar, abgeschloffen von den schreckhaften Erscheinungen der irdischen Welt, lauschen die inneren Ginne auf das Mufterium, bas fich hier vollzieht. In breiter, gleichförmiger Biertelbewegung ziehen Die Baffe dabin; diefe Bewegung bildet gleichsam den wolfigen Untergrund, über dem die Bifion erfteht, die somit von der irdischen Sphare völlig abgefondert erscheint. Ein offinates Achtelmotiv der Biolinen, von der Sobe berabfinkend, illuftriert in manniafacher Abmandlung bas Berabschweben aus dem göttlichen Gein. Auf Diefem inftrumentalen hintergrund, ber mahrend bes gangen Sages unverändert feftgehalten wird, erheben fich nun die Gingftimmen, die, in ähnlicher Beife wie die Biolinen, das Berabschweben der Gottheit durch den in fteter Biertelbewegung nach der Tiefe giebenden Dreiklang symbolisieren. Erst auf die Schlugworte "et homo factus est", als der Aft der Menschwerdung vollzogen ift, richtet fich der Dreiklang auf und rundet das monumentale Bild finngemäß ab. Dieses "Et incarnatus est", aus dem alle subjektiven Akzente und Überschwenglichkeiten verbannt find, gebort zu den tiefften Gingebungen Bachs. Die Gottesnähe, das göttliche Gein felbit, bas gleich einem magnetischen Strom fart und ftet den Raum erfüllt, ift wohl kaum ein zweites Mal fo intensiv erfaßt und im musika= lischen Ginne gestaltet worden.

Mit einem Hedure halbschluß weist das "Et incarnatus est" auf den folgenden eemollechor, das "Crucifixus". In dieser tonalen Zuordnung darf man ohne Zweisel ein Symbol dafür erblicken, daß das "Crucifixus" die Erfüllung der Menschwerdung Christi darstellt. Es handelt sich bei diesem Satz um eine Chaconne über ein viere

134

taftiges, in chromatischer Viertelbewegung absteigendes Bagthema: e-H. 3wölfmal giebt biefer Chaconnenbaß unerbittlich feine Bege, während die oberen Instrumentalstimmen (wie im "Et incarnatus est") einen einheitlichen Stimmungsbintergrund bilden: Aloten einer= feits und Biolinen und Bratichen andererseits reichen einander in rhothmischem Gleichmaß, das der ehernen Gesegmäßigkeit des Chaconnenbaffes finnvoll entspricht, schlichte Affordaebilde, aus deren Busammenbang bas Melodisch-Sinnliche ganglich verbannt ift. Schwer und voll von unerbittlichem Fatalismus ziehen die Klänge babin, und in fie binein ertont die Bebklage der Chorftimmen in einer Beife, als ob die gange Menge ber Gläubigen in ftummem Schmerz barniederläge und zunächft nur einzelne Stimmen, nacheinander berportretend, Die Sprache fanden. Erft im weiteren Berlauf fammeln fich biefe, wie jufällig im Raum umberirrenden Stimmen zu einem fompaftem vierstimmigen Sat, ber die Worte "passus et sepultus est" mit einer gewiffen leidenschaftlichen Erregung, Die fich aber in ben Grengen ber burch bie Inftrumente gezeichneten Grund= stimmung hält, vorträgt. Bier und auch im folgenden, wo sich ber Ausbruck des Schmerzes formlich zu expressionistischen Melodie= gebilden verdichtet, wird alles gleichsam sotto voce ausgesprochen. Der Chor ift dermaßen überwältigt von der Schwere des Geschehens, baf er weniger einem ungebändigten Schmerz Ausdruck verleiht, als vielmehr in tiefinnerlicher devotio betet. Alle heftigen Afzente in der dromatisch und mit verminderten Intervallen durchsetzten Me= lodit find mehr angedeutet und feelisch erlebt, als daß fie zu einer eruptiven finnlichen Erscheinung gelangen würden. Gine unvergleich= liche Eingebung ift nun ber Schluß des Sates. Nachdem der Chaconnenbaß zwölfmal wiedergekehrt war, erscheint er noch ein 13. Mal. Bier aber wird feine eberne Gefetmäßigkeit durchbrochen: die hoben Diskantinftrumente verftummen, die Baffe gieben allein in die Tiefe und mit ihnen senken sich auch die vier Chorstimmen erst= mals in gleichmäßiger chromatischer Bewegung binab, um in einem ersterbenden op die Worte "et sepultus est" hervorzuhauchen. Und schließlich - die bedeutungsvollste Erscheinung: die verschleierte e-moll-Sphare verfinkt gleichsam im drittletten Takt, und aus ber Tiefe erglüht ein ftill leuchtender G-dur-Schluß mit der Terz in ber Dberftimme. Bas bedeutet das alles?

Das ganze "Crucifixus" ist ein Aft der Grablegung, und jene legten Takte (13. Wiederkehr des Themas) mit ihrem Zug in die Tiefe, dem Verstummen der hohen Instrumente und den beziehungs- vollen Worten "et sepultus est" deuten auf den Augenblick, wo sich das Grab über dem Dahingeschiedenen schließt. Die Stimmung, die sich hier verbreitet, ist "die kühlende Ruhe der Grabesnacht" (Spitta). Und dennoch lagert über diesem Grab nicht der Eiseshauch des Wortes: Gewesen! Vielmehr — und das ist die große Offenbarung dieser sonst unverständlich bleibenden Schluswendung aus der düsteren Moll-Region in die beseeligende Dur-Sphäre hinüber — vielmehr leuchtet hinter dem Tod eine Verklärung alles Irdischen auf, ein Lichtstrahl bricht aus dem Dunkel hervor, um sogleich mit der Ofterbotschaft des "Et resurrexit" die Menge der Gläubigen in ein flutendes Lichtmeer zu hüllen.

Bergleicht man die beiden Chorsage mit der Beethovenschen Romposition, so wird man besonders eindringlich den weltweiten Gegenfaß ber beiden Meifter erkennen. Beethoven fagt ichon die, dem "Et incarnatus est" unmittelbar vorangebenden Teile, bas "consubstantialem patri", das "filium Dei unigenitum" ober bas "Deum de Deo, lumen de lumine" in einer von Bach völlig verschiedenen Beise auf. Er berauscht sich formlich an diesen Gedanken, er lobt und preift die Gottheit in einem orgiaftischen Jubel, ben man allenfalls im Ginne ber spezifisch katholischen Gloria Dei verstehen kann. Dag ihn bas "descendere de coelis", bas er mit wuchtigen al fresco-Strichen ausmalt, am meisten fesselt, versteht fich nach alledem von felbit. Bach verfenkt fich demgegenüber in Die erdferne Muftit der johanneischeneuplatonischen Gedanken, in denen die Wesenseinheit zwischen Bater und Cohn, die Emanation des göttlichen Lichts betont wird. Rlang und musikalischer Ausbruck jenes Gedur-Duette find, im Gegenfat zu der forperhaften Rlangfülle und Ausdrucksmacht bei Beethoven, geradezu entmaterialifiert. In seiner faurbourdonartigen Sauptthematik vom Grundton losgelöft, schwingt bas Melos in einem wundersamen, elaftischen Auf und Ab. Go leitet das Duett sinngemäß und allmählich in die erhabene und jenseitige Rube des "Et incarnatus est" binüber. Beethoven fieht fich bagegen, mitten in dem dithprambischen Jubel vor das Bunder der Menschwerdung Chrifti geftellt. Wie foll er

dieses begreifen, nachdem er noch kurz zuvor jene tiefsinnigen, metaphysischemnstischen Worte vom göttlichen Besen in eine Glorificatio Dei, in einen hymnischen Lobgesang umgedeutet hatte? Nach dem frafterfüllten, bochpathetisch=heroischen Abschnitt, der unmittelbar vorangeht, klingt es zu Beginn des "Et incarnatus"=Teiles wie eine unfinnlich=ferne Stimme, Die "von entlegenen Sternenfreifen" berabfallend, den Raum durchdringt und das Mufterium der Chriftgeburt ben Erdenmenschen verfündigt. hier ruft es bann einer bem andern zu, gebannt und schreckerfüllt von ber Große biefer Offenbarung. Im Lukasevangelium beißt es von den Birten, denen diese Berbeißung zuteil wird, daß fie in "große Furcht" gerieten. Diefen Eindruck scheint Beethoven bier festgehalten zu haben. Es find die Solostimmen, die zuerst nacheinander bervortreten und in erschauernder Berguckung die Borte nachsprechen, mabrend im Orchester ein Sternengefunkel anbebt, das den nächtlichen Stimmungshinter= grund schafft. Die Maffe des Bolfes liegt am Boden und pfalmodiert, zu keinen weiteren plaftischen Melodiegebilden fäbig. Aber das Gange ift kein muftischer Borgang - von aller Muftit ift Beethoven denkbar weit entfernt. Bielmehr ift es eine übernatürliche Rundgebung, die der sinnlichen Belt zuteil wird, an der diese aber keinen unmittelbaren, aktiven Unteil bat, mabrend ja bas Besentliche aller Mystif auf dem unmittelbaren Teilhaben an dem Göttlichen, auf der aftiven inneren Schau beruht. Bei Bach haben wir eine berartige visio, in der alles Sinnliche abgeftreift und der vergottete Mensch mit dem Göttlichen eins wird. Die finnliche Welt ift hier wefenlos, fie verschwindet. Bei Beethoven dagegen treten beide Welten in Erscheinung, das überfinnliche fenkt fich bier in erdrückender Größe auf die Sinnenwelt berab, in einer Beife, die ben gang abnungslofen, erdgebundenen Menschen erschauern läßt. Erst bei ben Worten "et homo factus est", womit ber Gottgefandte nunmehr als Menfch auf Erden feften Auf gefaßt bat, gewinnt Beethoven die ihm eigene heroische Sprache wieder.

Dieser ungemein menschlich-diesseitigen Auffassung des "Et incarnatus est" entspricht auch das Beethovensche "Crucifixus". In frampshaft zuckenden Rhythmen empfinden die gleichsam regellos nacheinander einsetzenden Singstimmen den physischen Schmerz der Kreuzigung nach, während bei Bach dieses Erlebnis zu einem

ganz innerlichen Gebet geläutert ift. Das dunkle Tor des Todes ist für ihn kein Ende, wie die vier letzten Takte verheißen, sondern Eingang zu einer vita nuova. Bei Beethoven verhallen, nach leidenschaftlichem Klagegesang, die inhaltschweren Klänge fragend auf einem schwebenden, unaufgelösten Quartsertakkord ohne Terz— über das "et sepultus est" kommt Beethoven nicht hinweg, es ist für ihn die große Frage seines Lebens. Er, der diesseitige Mensch, kämpft gegen alle Widerstände, die sich ihm entgegenstellen mit einem unvergleichlichen Heroismus und bleibt Sieger, er greift dem Schicksal in den Rachen und holt buchstäblich die Sterne vom Himmel herunter. Hier aber vor dem Phänomen des Todes verstummt dieses Heroentum, und eine bange Frage bleibt unbeants wortet auf seinen Lippen.

Mus den beiden Schluffägen der Meffe, dem Sanctus und dem Agnus Dei, mögen nur noch zwei Bestandteile berausgegriffen werden, in benen die Gegenfählichkeit der Auffaffung bei beiden Meistern allerdings evident zutage tritt. Bunächst bas "Benedictus qui venit in nomine Domini" aus bem Sanctus. Beethoven ge= staltet bier offenbar gang bewußt im Sinne des fatholischen Dogmas. Dem Tert liegt die Transsubstantiationslehre zu Grunde, bas Berniedersteigen Chrifti und die Berwandlung feines Blutes und feines Leibes in Wein und Brot. Diefes Berabichmeben der Gottbeit, die Bandlung des Abstraft-Göttlichen in das Ginnlich-Greifbare wird bei Beethoven symbolisiert durch jenes tiefempfundene, geiftige, in fich rubende Streicherpräludium und barnach burch eine langausgesponnene Folge von der Sohe zur Tiefe finkender Rlänge, die in das berühmte Biolinfolo mit feiner innig-füßen Rantilene übergeht1). Für Bach ift das fatholische Dogma der Wandlung, wie schon für Luther, gegenstandslos. Beide glauben zwar an die Realprafenz von Chrifti Leib und Blut in Brot und Wein des Abendmahls, aber nicht mehr an die Transsubstantiation. Go fentt fich für Bach Das Göttliche nicht auf die paffiv harrende Menge der Undächtigen

<sup>1)</sup> Mit dieser Gestaltungsweise wird Beethoven feineswegs jum Mystifer. Denn er akzeptiert lediglich die katholische Ausdeutung des Benedictus im Sinne der Wandlung und versinnbildlicht sie in einer poetischen Weise, mahrend Bach das "Et incarnatus est" von sich aus in einem mystischen Sinne erlebt und interpretiert.

herab, sondern der einzelne Mensch, wie er schon im evangelischen Kult Brot und Wein empfängt und selbsttätig genießen darf, schwingt sich in jener gefühlsstarken Tenorarie mit Solovioline in inbrünstigem Bertrauen empor und seine Seele verbindet sich mit dem, ihn liebevoll umfangenden Heiland. Es kann gar kein Zweisel darüber bestehen, daß Bach diesen Satz aus den Tiesen seiner evangelischen Ilberzeugung heraus geschaffen hat. Der drängende Aktivismus, das impulsive Hinstreben des Einzelnen zum Göttlichen, das in diesem Bachschen Benedictus zum Ausdruck kommt, ist urprotestantisch. Während Beethoven seinerseits in hohem Maße die katholische Auffassung verwirklicht: das quietistische Verharren der Menge, auf die sich die göttliche Segnung herniedersenkt.

Schließlich noch das "Dona nobis pacem" aus dem Agnus Dei, die Bitte um Frieden. Bier öffnet fich nocheinmal die große Rluft zwischen Bach und Beethoven. Für Beethoven gibt es feinen Krieden ohne vorbergebenden Rampf; fo kann er fich auch mit keinem demütigen Gebet, das ben Friedenszuftand herbeifleht, begnügen. Er, der autonome Mensch, erringt sich selbst den "äußeren und inneren Frieden" durch alle Unfechtungen und Barten des Lebens hindurch. Er braucht den Gegensaß, um durch These und Antithese die Son= thefe berbeizuführen. Symbolisch find baber bas Allegro affai und Das Prefto in feinem Agnus-Sat. Dort erklingt Die Rriegstrompete plöglich in die Friedensstimmung hinein, die einzelnen Soloftimmen stoffen schreckerfüllt die Worte "Agnus Dei . . . " bervor, bis der gange Chor in furchtbarem Angstgefühl erschauert und erbebt: "miserere nobis". Dann fest nach einer furgen überleitung ber große Rampf ein. Wie Beethoven am Unfang feiner Meffe bas "Berr erbarme Dich unfer" mit der gebieterischen, ich=betonten Gefte eines Bandelichen Unthem= oder Dratorienchors geftaltet hat, fo baut er nun hier über die ähnlich lautenden Worte "dona nobis pacem" eine Fuge auf, beren weitausgreifendes ff=Thema einer Bendung aus dem Meffias-Salleluja entspricht1). Das ift kein chriftliches Gebet um Frieden, das ift ein frafterfüllter Schlachtruf, ber schließlich in jenen rein inftrumentalen Preftosat einmundet, in bem die fragenhaften Gebilde der inneren Anfechtungen die Rube

<sup>1)</sup> Lgl. A. Schmiß a. a. D. S. 100.

des Herzens bedrohen. Aus beiden Kämpfen geht Beethoven als Sieger hervor und zwingt in einer hymnischen Schlußapotheose die pax eterna herbei.

Nichts von alledem bei Bach. Er bittet auch nicht um Frieden in sehnsuchtsvollen und pp verhallenden Rlängen, wie etwa Bruckner in feiner femoll Meffe. Das "Dona nobis pacem" wird bei Bach vielmehr zu einem Dankgefang von feierlichem Geprage. Jenen Chor, ben er innerhalb des Glorias auf die Worte "Gratias agimus tibi" verwendet hatte, läßt er zu dem "Dona nobis pacem" die Meffe beschließen. Die Parodie bat bier einen tiefen Ginn befommen. In feierlichem Gleichmaß ziehen die Rlänge in diesem frei fugierten Chorsat aus der Tiefe berauf und fteigen wie eine Opferfäule zum Simmel empor. Der Protestant Bach braucht nicht um Frieden zu bitten. Die Berfenkung in die Unschauung des Gottlichen in dem vorangehenden Abendmahl hat jede Unruhe des Bergens getilgt. Go bleibt ibm nur noch, mit Inbrunft zu banten für biefe Gnade. Die Gundenlaft ift abgefallen, das laftende hamoll bes Kyrie und das flagende gemoll des vorangebenden "Agnus Dei" weichen in diesem "Dona nobis pacem" einem verklärten Debur. Diefe unverkennbare Auslegung bes Mefichluges im Ginne einer Gratiarum actio trägt typisch protestantisches Gepräge. Luther hat bereits diefes Bedürfnis der Dankfagung empfunden, wenn er feine "Deutsche Meffe" mit einem ausfürlichen Dankgebet beschließt, bas in Geftalt eines furgen Chorsates auch in ber protestantischen Paffion des 17. Jahrhunderts zur Regel geworden ift. Und im Sinne Luthers verfährt auch Beinrich Schut, Bachs größter Borganger auf dem Gebiet der evangelischen Rirchenmufit, wenn er an Das Ende feiner "Deutschen Meffe" die Borte ftellt: "Ich danke Dir von gangem Bergen . . . "1).

So mündet die hamoll Meffe in ihren Schlußgliedern ganz unverkennbar in die Geistigkeit jener Belt ein, in der ihr Schöpfer geboren ift, erzogen wurde, und der er mit seiner Runst gedient hat, der Belt des lutherischen Protestantismus. Diese Belt wurde für ihn zu einer lebendigen Kraftquelle, nicht durch die Entgegen-

<sup>1)</sup> Demgegenüber sei darauf hingewiesen, daß die katholische Messe am Ende als Danksagung nur die Worte "Deo gratias" kennt. Auch hier hat die Gloria Dei ben Borgug.

nahme des Glaubensfanons und der erstarrten Dogmenfäße der barocken Orthodorie, sondern durch die Hinwendung zu dem schöpferischen Aftivismus, der impulsiven Aufgeschloffenheit und der felsenfesten Glaubenszuversicht des jungen Protestantismus, Luthers felbft. wie er auf der Grenze zweier Zeitalter ftebend, Altes und Neues miteinander verband. Bon diefer Barte aus fonnte Bach über die fonfessionellen Grenzen binaus den Blick auf den Ursprung und auf das Gange des driftlichen Glaubensgebäudes richten, er konnte flaren Auges die Geftalten des alten und neuen Bundes, bas Trennende und Einigende der alten und neuen Rirche seben und unter= scheiden. Und er konnte, weil er überhaupt aus einer religiösen Lebensmitte, aus einem urfprünglich religiöfen Lebensgefühl beraus schöpferisch wirksam war, in mustischem Seberdrang in die Mähe ber Gottheit vordringen, Werden und Vergeben sub specie aeternitatis erleben. Indem Bachs Phantafie aber in diesem Sinne Raum und Beit durcheilte, den individuellen Gefichtsfreis zu einem universellen erweiterte, und indem er seine mächtigen Tonvisionen in monumen= talem Aufriß gestaltete, entfaltete er eine besonders charafteristische Eigenschaft barocken Menschentums und barocken Runftwillens, die außerhalb der Musik vor allem in der Architektur machtvoll zum Ausdruck gelang. Es ift dies, wie 2B. Pinder einmal fagt, bas Ausfinnen von Raumkonftellationen, Raumideen, Raumwirkungen aröften Stils, die auf das Unendliche verweifen - Bauphantafien, durch die der schöpferische Geift den Raum zu bezwingen sucht. In ber flaffischen Zeit bat fich die Lage von Grund aus geändert. Lebt und wirft Bach noch in einer religiöfen Belt, fo fteht Beethoven als autonomer Mensch feft auf bem Boben ber biesseitigen Belt. Die ursprüngliche Berbundenheit mit dem göttlichen Mittelpunkt ift bei ihm gelöft, er muß erft wieder - in übermenschlichem Ringen - in die göttlichen Regionen vorstoßen. Bas für Bach ein felbstverständliches Besitztum mar, ift für Beethoven zu einem fast unerreichbar fernen Ideal geworden. Dadurch entsteht aber ein neues Pathos, das von dem Bachschen (von dem barocken überhaupt) grundfäplich verschieden ift. Es ift bas Pathos des Menschen, der alles, was er erlebt, von feiner individuell-menschlichen Eriftenz aus erlebt - auch die großen Offenbarungen des Meftertes. Dieses ungemein Menschliche mag wohl auch der wahre Grund dafür fein,

warum und Beethovens Sprache fo tief berührt. Unter dem Ge= fichtspunkt des flaffischen Strebens nach allseitiger und machtvoller Entfaltung ber Verfönlichkeitskräfte muß auch Beethovens Ratholi= sismus beurteilt merben, ber bereits eine flaffische Schattierung trägt. M. Schmit hat (a. a. D.) überzeugend nachgewiesen, daß fich Beethoven zu dem von 3. Ch. Sailer vertretenen theologischen Rideis= mus befannte, der den Sauptnachdruck auf das Gelbitdenken, Gelbit= fühlen und zerleben, b. b. auf eine aktiv-schöpferische Uneignung der überlieferten Offenbarungen und Beilswarheiten legte, und er hat weiterhin bervorgehoben, daß Beethovens, auf Grund der fideiftischen Ereaefe geschaffene subjektivistische Tertdurchdringung die Grenzen des in der katholischen Rirchenmusik Zulässigen mehrfach überschreitet. Bo und in welchem Ginne bies geschah, mogen die andeutenden Unalysen der vorstehenden Darlegungen veranschaulicht haben. Durch fie dürfte gleichzeitig flar geworden fein, daß konfessionell katholisch gefärbt, im ftrengen Ginne ber fatholischen Theologie, in Beethovens Miffa vielleicht nur bas Benedictus ift.